ДУХ ИССЛЕДУЕТ ВСЁ, ДАЖЕ БЕЗДНЫ САМОГО БОЖЕСТВА

(1 Kon. 2:10)



**#2, 2004** 

# Не человек создан для церкви, А церковь создана для человека

**Теологически** это объясняется идеей Христа о церкви, как о Его теле, приносимом в жертву за грехи многих:

«Сие есть тело Мое... Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день.»

«...так как Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих.»

Каждый раз, причащаясь, мы становимся свидетелями того, как тело Христа приносится в жертву ради нашей жизни.

Мы благодарны Ему, мы чувствуем себя вечными должниками, однако это никогда не изменит того факта, что тело было отдано за нас и им мы по сей день живы.

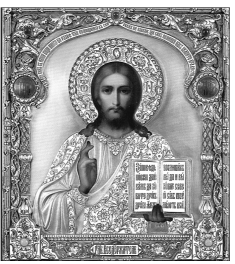
Господь пришел к нам не как эксплуататор, но как Слуга...

«Пастырь добрый душу свою отдаст за овен...»

Социологически, тезис же вообще самоочевиден. Цель любой организации, любого объединения состоит в том, чтобы принести определенную пользу участвующим, послужить инструментом воплощения их идей, облегчить, наконец, тем или иным способом их существование.

Никак не наоборот.

Всякий раз, когда ценность общества ставится выше ценности отдельного взятого его члена, всякий раз, когда инструментом объявляется не организация, но люди, общество превращается в тоталитарное, то есть основанное на эксплуатации подчиненных руководителями.



«Не должно быть сему, братья мои.» История красноречиво свидетельствует о последствиях существования тоталитарных режимов — чаще всего они саморазрушались.

В Международных церквях Христа происходят замечательные перемены, перемены прогрессивные, свидетельствующие о работе Духа в отдельно взятых личностях, которые не были равнодушны, но принимали активное участие в жизни сообщества, кор-

ректировали таковое в соответствии с требованиями совести, Писания и здравого смысла.

Переходный этап всегда болезнен, но именно его наличие говорит о присутствии в Теле жизни.

Нужно не просто смиренно принимать то, что решили вышестоящие, но и попытаться понять, что произошло, и почему церковь изменила мнение по ряду вопросов.

Не человек создан для церкви,

Но церковь создана для человека.

Давайте же поможем ей в этом нелегком служении.

## В номере:

| Диотрефия церкви                   | . 2        |
|------------------------------------|------------|
| В поисках утраченного христианства |            |
| Дар Иисуса                         | 8.         |
| История Международной              |            |
| Церкви Христа                      | LO         |
| Апостольский Символ Веры           | <b>L2</b>  |
| Наше учение                        | L3         |
| Настоящему — настоящее             | <b>L</b> 5 |

# Диотрефия церкви

Олег Козырев, Московская Церковь Христа

Пюбое место Писания способно перед нами раскрыть взгляд Бога на мир в котором мы живем. За действиями тех или иных людей в Писании часто скрывается пример, глубокий духовный пример, способный научить нас быть ближе к Богу.

Сегодня я хотел бы воспользоваться примером жизни двух людей в Писании. Мне кажется, духовные образы этих двух живут в

каждом из нас. И борются за наше сердце.

Павел против Диотрефа.

Кем был Павел?

Подобно Мелхиседеку, неизвестно по какой причине ставшим первым священником Бога, Павел неожиданно самим Христом был выдвинут в апостолы. Причем, о двенадцати апостолах было предсказание в Библии:

«Надлежало исполниться тому, что в Писании предрек Дух Святый устами Давида об Иуде, бывшем вожде тех, которые взяли Иисуса; он был сопричислен к нам и получил жребий служения сего; но приобрел землю неправедною мздою, и когда низринулся, расселось чрево его, и выпали все внутренности его; и это сделалось известно всем жителям Иерусалима, так что земля та на отечественном их наречии названа Акелдама, то есть земля крови. В книге же Псалмов написано: да будет двор его пуст, и да не будет живущего в нем; и: достоинство его да приимет другой.» (Деян.1:16-20)

О Павле же нет ни предсказания, ни намека. Господь подобрал этот инструмент, неизвестный никому, взял в Свои руки и сотворил с его помощью христианство для всех на этой планете.

Какие черты Павла важны для нас — для современных учеников Христа, находящихся в современной ситуации? Какие вызовы от него нам надо услышать, и что взять себе в пример?

Попробуем разобраться.

#### 1. Павел не делил учеников, церкви на «своих» и «не в моей ответственности».

«Я разумею то, что у вас говорят: «я Павлов»; «я Аполлосов»; «я Кифин»; «а я Христов». Разве разделился Христос? разве Павел распялся за вас? или во имя Павла вы крестились?» (1Кор.1:12,13)



Сейчас, когда в Международных Церквях Христа еще не стабилизировалась доктрина, учение, практика, есть много искушения слушать одних учителей и не слушать других, быть ведомым одним братом и не быть ведомым братом другим.

Павел же раскрывал перед нами удивительную истину от Христа — понять Бога мы можем только оставаясь вместе и идя за Христом.

Интересно, что Павел считал, что он должен всем:

«Я должен и Еллинам и варварам, мудрецам и невеждам.» (Рим.1:14)

Почему он должен всем? Что он сделал такого, что почувствовал в себе этот долг? Ему поручили это? Что произошло?

Мне кажется, долг Павла — это долг любви. Он принял в сердце всех, кто был и далек от него, и близок к нему.

## 2. Павел не стеснялся отстаивать свои убеждения.

Почему Павел не написал «доверяйте мне, а если не будете доверять — вы не спасены»? Почему он настойчиво убеждал, разъяснял, писал? Почему?

Павел искал единства! Но единства, основанного на понимании Бога, на любви к нему. Вот почему столь подробные его послания, вот почему они столь искренни и честны. Павел не уходит ни от одного острого вопроса. Он дает ответы, исполненные Духа.

«Ибо я весьма желаю увидеть вас, чтобы преподать вам некое дарование духовное к утверждению вашему.» (Рим.1:11)

Павел брал в свою жизнь огромное количество людей. Можно взглянуть на то, как завершаются его письма — длинные списки с приветами, конкретными именами и конкретными ситуациями. Апостол не стесняется вспоминать в посланиях церквям конкретных людей, понятные ситуации. Павел не боится о том, как будет выглядеть церковь перед внешними, если кому-то станет известным это письмо. Он боится одного, как будет выглядеть церковь перед Богом. И борется за семью страстно и искренне.

#### 3. Собеседники

К кому обращается Павел?

«Всем находящимся в Риме возлюбленным

Что Иисус хочет показать

нам через Павла?

Уровень отношений

в первой церкви, степень

открытости, духовности

и глубины поднимавшихся

вопросов

Божиим, призванным святым: благодать вам и мир от Бога отца нашего и Господа Иисуса Христа.» (Рим.1:7)

Павел обращается ко ВСЕЙ церкви.

«Павел, волею Божиею призванный Апостол Иисуса Христа, и Сосфен брат, церкви Божией, находящейся в Коринфе, освященным во Христе Иисусе, призванным святым, со всеми призывающими имя Господа нашего Иисуса Христа, во всяком месте, у них и у нас». (1Кор.1:1-2)

Павел вместе с Сосфеном (кстати, получается, писал он это послание не один?) обращается ко ВСЕЙ церкви.

«Павел, волею Божиею Апостол Иисуса Христа, и Тимофей брат, церкви Божией,

находящейся в Коринфе, со всеми святыми по всей Ахаии.» (2Кор.1:1)

Опять Павел пишет всей церкви, и опять в соавторы письма берет брата. На этот раз — Тимофея.

«Павел Апостол, [избранный] не человеками и не через человека, но Иисусом

Христом и Богом Отцем, воскресившим Его из мертвых, и все находящиеся со мною братия — церквам Галатийским.» (Гал.1:1,2)

Послание адресовано церквям в Галатии, что интересно на этот раз вместе с Павлом письмо пишет целая группа учеников.

«Павел, волею Божиею Апостол Иисуса Христа, находящимся в Ефесе святым и верным во Христе Иисусе.» (Еф.1:1)

Павел пишет всем, верным Xристу в Eфесе.

«Павел и Тимофей, рабы Иисуса Христа, всем святым во Христе Иисусе, находящимся в Филиппах, с епископами и диаконами.» (Фил.1:1)

Павел и Тимофей (!!!) адресуют свое письмо всем христианам в Филиппах, особо добавляя, что это письмо стоит прочитать епископам и диаконам (епископы здесь во множественном числе).

«Павел, волею Божиею Апостол Иисуса Христа, и Тимофей брат, находящимся в Колоссах святым и верным братиям во Христе Иисусе.» (Кол.1:1,2)

Опять Павел и Тимофей (может, послания Павла стоит переименовать в послания Тимофея и Павла?) пишут братьям в Колоссах.

«Павел и Силуан и Тимофей - церкви Фессалоникской в Боге Отце и Господе Иисусе Христе: благодать вам и мир от Бога Отца нашего и Господа Иисуса Христа.» (1Фесс.1:1)

Павел, Силуан и Тимофей пишут учени-кам в Фессалонике.

«Павел и Силуан и Тимофей - Фессало-

никской церкви в Боге Отце нашем и Господе Иисусе Христе.» (2Фесс.1:1)

Павел, Силуан и Тимофей еще раз обращаются к фессалоникийцам.

«Павел, Апостол Иисуса Христа по повелению Бога, Спасителя нашего, и Господа Иисуса Христа, надежды нашей, Тимофею, истинному сыну в вере: благодать, милость, мир от Бога, Отца нашего, и Христа Иисуса, Господа нашего.» (1Тим.1:1,2)

На этот раз — личное письмо Павла. Которое, впрочем, Тимофей, сделал всеобщим достоянием (либо Павел сделал его изначально открытым?).

«Павел, волею Божиею Апостол Иисуса Христа, по обетованию жизни во Христе

Иисусе, Тимофею, возлюбленному сыну: благодать, милость, мир от Бога Отца и Христа Иисуса, Господа нашего.» (2Тим.1:1,2)

Павел опять пишет своему другу и сыну в вере.

«Павел, раб Божий, Апостол же Иисуса Христа, по вере избранных Божиих и по-

знанию истины, [относящейся] к благочестию, в надежде вечной жизни, которую обещал неизменный в слове Бог прежде вековых времен, а в свое время явил Свое слово в проповеди, вверенной мне по повелению Спасителя нашего, Бога, — Титу, истинному сыну по общей вере: благодать, милость и мир от Бога Отца и Господа Иисуса Христа, Спасителя нашего.» (Тит.1:1-4)

Второй личный адресат.

«Павел, узник Иисуса Христа, и Тимофей брат, Филимону возлюбленному и сотруднику нашему, и Апфии, (сестре) возлюбленной, и Архиппу, сподвижнику нашему, и домашней твоей церкви: благодать вам и мир от Бога Отца нашего и Господа Иисуса Христа.» (Флм.1:1-3)

А это послание Павла примечательно тем, что помимо Филимона его адресатом является сестра - Апфия, еще один брат — Архипп и домашняя церковь, собирающаяся в доме у Филимона.

Почему я не вижу у Павла посланий епископам? Почему я не вижу у Павла посланий апостолам? Почему я не вижу у Павла посланий лидерам домашних церквей?

Что Иисус хочет показать нам через Пав-

Уровень отношений в первой церкви, степень открытости, духовности и глубины поднимавшихся вопросов. Причем — перед широким кругом верующих!!!

Это то, что мы должны возродить в наших церквях.

Свобода мнений, которая

помогает лучше понимать

Господа нашего Христа

ни в коем случае

не должна превращаться

в свободу грешить

#### 4. Суровость Павла

Есть вещи, которые Павел не приемлет. Списки грехов в его посланиях объемны, четки, понятны. Христианин не может жить в мире с грехом! Любовь к Богу и жизнь в грехе не совместимы.

Свобода мнений, которая, безусловно, помогает лучше понимать Господа нашего Христа ни в коем случае не должна превращаться в свободу грешить!

«Что же скажем? оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась благодать? Никак.

Мы умерли для греха: как же нам жить в нем? Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? Итак мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам

ходить в обновленной жизни. Ибо если мы соединены с Ним подобием смерти Его, то должны быть [соединены] и [подобием] воскресения, зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху; ибо умерший освободился от греха.» (Рим.6:1-7)

Павел яростно борется с грехами, открыто прижившимися в некоторых общинах. Он борется с грехом на доктринальном уровне — как показано в отрывке выше, он борется с грехом на уровне примеров:

«Есть верный слух, что у вас [появилось] блудодеяние, и притом такое блудодеяние, какого не слышно даже у язычников, что некто [вместо] [жены] имеет жену отца своего. И вы возгордились, вместо того, чтобы лучше плакать, дабы изъят был из среды вас сделавший такое дело. А я, отсутствуя телом, но присутствуя [у вас] духом, уже решил, как бы находясь у вас: сделавшего такое дело, в собрании вашем во имя Господа нашего Иисуса Христа, обще с моим духом, силою Господа нашего Иисуса Христа, предать сатане во измождение плоти, чтобы дух был спасен в день Господа нашего Иисуса Христа.» (1Кор.5:1-5)

Апостол Павел борется с грехом и на уровне личностей.

Осознавая разрушающую природу греха, он говорит ясно, открыто, перед всей общиной. Он не пишет главам церкви — он пишет самой церкви. Павел выбирает себе в собеседники для серьезного разговора тех, кто поистине может предотвратить распространение в церкви грехов — саму общину.

#### 5. При чем здесь Диотреф?

«Я писал церкви; но любящий первен-

ствовать у них Диотреф не принимает нас.» (3Иоан.1:9)

Диотрефа не упоминает Павел, о нем мы находим слова только апостола Иоанна. Примечательно, что Иоанн был апостолом, был любимым учеников Христа, но нашелся руководитель церкви, который решил отрезать свою общину от общения с апостолом, препятствуя распространению здравого учения, препятствуя даже самому приходу апостола.

Такие Диотрефы поселяются внутри нас, живут в нашем сердце. Диотрефы говорят нам

«это не твое дело», «у них — свои дела — у нас — свои». Диотрефам не нравится притча о самаританине, которым помог постороннему для себя человеку и сделал его ближним для себя. Диотрефы хотят все решить сами, но ничего сами не делают. Диотре-

фы не любят принимать помощь, они не скромны, горды, лукавы. Они даже апостола Христа готовы представить источником зла.

Почему в моем сердце живет эти два человека? И Павел и Диотреф? Один хочет любить всех. Другой говорит, что все равно ты всех любить не сможешь и, мол, занимайся только чем-нибудь поменьше. Павел зовет меня на проповедь, на заботу. А Диотреф говорит, что я и так уже сделал немало — можно и передохнуть.

Когда телу не хватает пищи — оно начинает страдать дистрофией. Когда духовному Телу — Церкви не зхватает здравого учения — оно начинает страдать диотрефией.

Диотрефия церкви это:

- неприязнь взгляда твоего брата
- равнодушие
- отсутствие мечты
- неглубокое учение
- неактуальные уроки
- отдаленность от братьев
- отдаленность от Бога
- каждый регион живет сам по себе
- каждая церковь сама по себе

#### 6. Что же делать?

Первое — не надо думать, что Диотреф — это кто-то там, что в этом уроке под Диотрефами подразумеваются те или иные люди. Я обращаюсь в этом уроке к себе и к тебе, мой слушатель, мой брат. Павел хочет стать инструментом Бога — он хочет стать частью нашей жизни. Но ему мешает Диотреф — греховная натура, спрятавшаяся за панцирем религиозного фарисейства.

Церковь — не место для диотрефии.

Пусть победит Павел.

Пусть Диотреф покается.

Пусть победит Бог! ◀

# В поисках утраченного христианства

Михаил Шелудько, Одесская Церковь Христа

В мире существует несколько крупных теистических религий, каждой из которых присущи философская и богословская составляющие. Сравнивая христианство с религией Вед, в данном случае с вайшнавизмом<sup>1</sup>, я попытался показать, насколько неправильно христианам пытаться привносить в свое вероисповедание языческие методы постижения духовных истин, ведь сама история вопиюще кричит о последствиях ошибок, допущенных еще в ранней стадии развития Христовой веры на земле.

Если рассматривать христианство и вайшнавизм исключительно с позиций ученого, то следует признать значительное превосходство вайшнавизма. Богословие, учение о духовной реальности, разработка духовной практики в религии Вед чрезвычайно глубоки, последовательны и логичны. Человек, решивший практиковать вайшнавизм, получает в свои руки детальное руководство, в котором предусмотрено прохождение определенных этапов как в развитии любви к Богу, так и в постижении Высшего.

Христианство же обязано своим богословием в первую очередь эллинистическим философам, а также тем, кто будучи христианином воспринял многие положения греческой философии, или просто вырос в ее среде. Поэтому во многом сформированные богословие и философия в христианстве не прижились во всех его направлениях и церквах. Не в последнюю очередь потому, что Сам Христос не был ни философом, ни богословом равно как и первые Его ученики-апостолы. Богословие подразумевает стопроцентную работу с теорией, тогда как Христос принес именно практику — приближение человека к Богу путем покаяния и жизни во Святом Духе. Не благословленная Христом философия так и осталась «сбоку припекой» Его вселенскому Телу. Какими бы благими намерениями ни руководствовался теоретик, он не спасется если не обратится к практическому следованию Учителю, Христу. Так может ли он принести благо христианству как Пути своими Богом не санкционированными домыслами?

Все вышесказанное не отвергает возможности Богу открывать людям более углубленное и прогрессивное видение духовной реальности, но происходить подобное может только по Его воле, а вовсе не восходящими «рукотворными» поползновениями пытливого ума философа-теоретика. Мы знаем, что когда Господь хотел сказать что-то новое людям, Он Сам избирал восприемника Его слова и явно, очевидно вступал с таковым в диалог (иногда, впрочем, бывали и монологи).

Восприемниками Божьего откровения вовсе не становились искушенные мудрецы, по-

тратившие годы на изобретение собственных теорий. Скорее ими были скромные, верные Богу люди, часто простолюдины, часто искатели Его правды. Но главной чертой их была точная передача воспринятого от Бога, без домыслов. Дух вкладывал в их сердца истину, и оттуда они передавали ее людям.

«Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему и буду вечерять с ним, и он со Мною» (Откр. 3:20).

В этих словах Господа выражена вся сущность прихода человека к Богу, то есть духовной практики. Если кто-то думает, что для обретения спасения, то есть породнения с Господом, достаточно соблюдения правил и предписаний, он ошибается. Нисколько не умаляя важности проявления богопокорности в виде беспрекословного исполнения Его заповедей, я лишь хочу подчеркнуть необходимость чисто внутреннего обретения Духа Божия. Господь, как Он говорит в данном стихе, хочет и может лично общаться с верующим в Него искренним человеком. Душа создана для нераздельного пребывания в Боге так же, как стрелки часов созданы ко взаимодействию с часовым механизмом, а иначе они мертвы и бесполезны.

«Пребывайте во Мне, и Я в вас» (Иоан. 15:4). Человек, в сердце которого пришел Господь, есть человек спасенный ибо уже в этом мире Бог царствует в нем. Такой человек не подлежит суду, как об этом говорит Сам Господь: «... на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь» (Иоан. 5:24).

А когда Господь реально делает Своим домом наше сердце, потребность в теории пропадает. Мы можем долго и страстно искать Бога — и это замечательно! — но, пока настоящий Господь не станет единым с нами, жажда не угаснет.

«A кто будет пить воду, которую A дам ему, тот не будет жаждать вовек» (Иоан. 4:14).

Вайшнавы учат, что по мере приближения к Богу жажда Господа у души все возрастает и возрастает. Но не так думает Иисус. Приход к Богу утоляет тоску, чувство разлуки и страдания души, которые мы испытываем вне Его.

«Я есмь хлеб жизни; приходящий ко Мне не будет алкать, и верующий в Меня не будет жаждать никогда» (Иоан. 6:35).

Без Христа нет христианства. А если бы суть христианства сводилась только к праведной жизни и соблюдению заповедей, Христу не было бы необходимости приходить и погибать. Реставрировать Ветхий Завет мог и просто пророк, открыв более глубокое понимание любви к ближнему и раскритиковав отклонившихся книжников и фарисеев. Но Христос принес возможность встречи с Богом и пребывания в Нем двадцать четыре часа в сутки.

И все — благодаря искуплению.

Вайшнавы не понимают смысл искупления, ведь в их учении не грех разделяет человека и Бога, а так называемая иллюзия, майл. Душа, по их философии, попала в материальный мир вследствие зависти Богу, нежелания любить Его и служить. Значит, чтобы вернуться к Богу, нужно развить дремлющую любовь к Нему путем многоразличного служения. Постепенно в душе пробуждается любовь к Богу, и человек начинает действовать в интересах Бога, затем приходит к Нему после смерти тела.

Грех в вайшнавизме рассматривается как одна из сторон кармической (материальной) деятельности, другая же ее сторона — благочестие. И то, и другое, если совершаются в интересах тела, а не в интересах Бога, опутывают душу иллюзией, наращивая ком кармы. Служение Богу считают панацеей от кармы. А значит, искупление Христа — всего лишь один из способов прихода к Богу. Христос, по мнению вайшнавов, искупляет грехи тех, кто доверяется и следует Ему; остальные же могут достигать сходного результата другими путем, например путем повторения имен Кришны. И вокруг этого вайшнавского постулата разворачивается все хитросплетение философии, богословия и духовной практики.

Другими словами, если бы Христос не умер, ничего кардинально не изменилось бы, ведь у человечества все равно оставался бы путь приближения к Богу через индуизм или ислам.

Таким образом, играя понятиями, кришнаиты незаметно производят подмену библейских богооткровенных аксиом собственными трактовками.

И человек, который попробует оценить и сравнить эти два пути основываясь лишь на глубине, информативности и логичности философии, отдаст предпочтение скорее всего вайшнавизму, ведь пока нет опыта общения с Богом ему придется выбирать согласно внешней обертке.

Пройдет очень много времени прежде чем изучающий вайшнавизм человек поймет реальное положение дел, если такое вообще произойдет. Вверяющий свою веру Кришне расплачивается судьбой души, и без помощи, особой помощи свыше, ему не прозреть.

Грех вайшнавы вам представят как просто плохую карму; искупление — как процесс развития любви к Кришне; Христа — как учителя начальных истин, преподавателя «введения в вайшнавизм», а общение с Богом — как медитативно достигаемый транс. Приняв такую подмену, вы уже не станете удивляться черноте почитаемого божества<sup>2</sup>, его любовным отношениям с чужими женами во времена пребывания на Земле, лживости и лицемерию гуру, призывам быть верными даже если придется отправиться в ад и т.п.

Посему возвращаюсь к мысли: философия и богословие не приближают человека к Богу, а могут вполне и отдалить.

Исключительно практика, явленная Христом и принятая апостолами является единственным нетленным сокровищем любящих или ищущих Бога.

«Где сокровище ваше, там и сердце ваше будет» (Лук. 12:34).

Храните свои духовные акции в банке практического следования Христу и чурайтесь всякой философии. Если вы установите живую связь с Господом, все знание автоматически станет вашим и его не нужно будет даже формулировать.

Для проповеди достаточно знать Христа.

«Ходя же проповедуйте, что приблизилось Царство Небесное...» (Мат. 10:7).

Играющие словесами, словоедов же и плодят, а Христос становится ближе слушателю разве что умозрительно. Но ваша миссия — передать Святого Духа, не мерой излить в сердца кающихся.

# Первый Ученический Форум www.DiscipleForum.org

|   | $\vdash$ | $\neg$ |
|---|----------|--------|
|   |          |        |
| ١ | =        |        |
| ١ | =        | Ъ      |

| Отрывки, трудные для понимания |
|--------------------------------|
| Новости со всего света         |
| Реформы в Церкви               |
| Контуры Царства                |

| Наставничество и подчинение        |
|------------------------------------|
| Проповеди, уроки, беседы по Библии |
| Веселые истории                    |
| Посторение отношений               |

Передать знание может книга. Передать Бога — Его сын.

«Вы братья Мне», — говорит Господь Иисус. В нас тот же Дух, что и в Его апостолах. Откройте хранилища Духа перед слушателем, и он спасется. Если конечно вам есть, что открывать.

Знание Божие не минет нас, если мы сделаем нашим пристанищем духовную жизнь со Христом.

«Се,  $\mathcal{A}$  с вами во все дни до скончания века» (Мат. 28:20).

Христос никогда не оставляет Своих учеников. Ощущаем ли мы Его почти физическое присутствие? Сколько часов в сутки? В какие мгновения? Когда молимся? Когда проповедуем? Общаемся с христианами? На какие темы? Проследив в своей жизни периоды присутствия Иисуса Христа, периоды наших встреч с Богом, Его присутствия рядом, мы можем попытаться понять, что именно в нас делает Господа доступным нашему восприятию. Вера? Любовь? Служение? Самоотдача?

Наращивание качеств, соединяющих нас с Богом здесь и сейчас и есть истинная христианская практика, путь и дорога к Нему в вечной любви.

Не богословские познания позволяют нам понять это, а духовный опыт прилепления к Богу начинающийся со слушания Его слова с верой и покорностью. Возможно, пока мы не можем воплотить написанное в полной мере, но уже с самого начала акценты должны быть расставлены правильно.

Во многом именно неверный подход к обсуждаемым вопросам спровоцировал церковные разделения еще на заре нашей эры — богословы нагородили теорий и дали повод упражняться в чем-то прямо не санкционированном Христом. Пример оказался заразительным, и под именем Христа тут же появились и другие интерпретации практического следования Ему — монашество и затворничество.

Мой призыв — вернуться к истокам. Посмотреть, чем занимался Христос, как продолжили наследники-апостолы Его миссию. Что было главным в их жизни, что второстепенным, и уже на основе их примера построить собственную христианскую жизнь.

Христианство невозможно без Христа. А значит, время стать Его учеником. Нельзя же всю жизнь ходить вокруг да около.

#### Примечания:

- <sup>1</sup> Вайшнавизм (вишнуизм) одно из направлений индуизма, в котором главным богом почитается Вишну, или Кришна.
  - <sup>2</sup> «Кришна» переводится как «черный».

### От автора

Статья была написана мной более двух лет назад. По иронии судьбы именно богословская составляющая оказалась слабым местом Международной Церкви Христа.

Но я по-прежнему считаю, что привнесение элементов философии в служение Христу пагубно и опасно для духовного человека. Знание на поверку оказалось самым большим искушением для человека, недаром Адам и Ева искусились именно древом познания.

Однако за последние годы я понял еще одну вещь: простая и бесхитростная практика служения Христу порой нуждается в апологии, защите от нападок искусившихся любомудростью верующих. В этом случае апологету приходится идти от простого к сложному (от практики к теории) затем, чтобы позднее опять вернуться к простому (от теории к практике). Такова была одна из причин создания журнала «АМЕN» — используя сложные «технологии» показать священное величие простого и немудрого.

Сравнивая две христианские церкви и допуская возможность спасения в любой из них, мы все же нередко отдаем предпочтение либо более древней, либо более начитанной, либо более приятной сердцу. Но это не те критерии, которые могут привести нас к правильному выбору. В силу того, что до принятия Христа я был в вайшнавизме, мне нередко доводится полемизировать с представителями этой религии. Так вот, подавляющее большинство кришнаитов приняли сию индийскую веру именно в силу упомянутых трех причин: (1) древности; (2) мудрости; (3) эмоциональных переживаний.

Сравнивая вайшнавизм с христианством, они не смогли найти достаточно сильных аргументов для того, чтобы предпочесть немощное — мощному, популярное — элитарному, явное — тайному. И отвергли Христа.

Чувственный, мистический опыт люди склонны отождествлять с продвижением в богопознании, а рожденное умом, извлеченное из медитативных глубин — с Откровением. И я содрогаюсь всякий раз, когда слышу такие аргументы при переходе верующего из церкви в церковь: мне здесь было некуда развиваться, я не чувствовал благодати, я не слышал глубоких проповедей... При этом под «глубокими» подразумеваются, зачастую, те, которые питали бы любознательность.

Служение ли движет нами при перемене Общины? Возрастание ли в любви? Жажда ли стать инструментом в руках Бога?

Думаю, что не всегда. Мы склонны идти туда, где чувствуем больше удовлетворения сердцу и больше пищи уму. Но это не то, куда призывает Господь: «Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено; кто узнает его?» (Иер. 17:9).

Очень не хочется, чтобы тот, кто сегодня покидает свое Собрание в поисках лучшей жизни, оказался через пару лет в среде язычников, так как искал не Бога.

# Дар Иисуса

Макс Мартиросов, Одесская Церковь Христа

#### Вступление

Я начну с необычного для нас отрывка. Но верю, что он важен и полезен в понимании той темы, которой собираюсь вместе с вами коснуться.

«И создал Господъ Бог человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душею живою» (Быт. 2:7).

Что нужно отметить в этом отрывке? Господь создал человека из праха. Это был уже человек, но для полного счастья ему кое-чего не хватало — быть живым. То есть Господь слепил красивый, но труп. Мертвого человека. Потому Бог дунул в лицо его. Дыхание жизни. И случилось чудо, человек ожил, стал душею живой. Смысл отрывка для нас в связи: мертвый человек (то есть тело, кожа, кровь, органы, волосы, нос, глаза) плюс дыхание Бога = все заработало (кровь потекла, сердце забилось, волосы зашевелились, глаза закрутились), стало живым. Словами Библии «душа живая», современным языком — живой человек.

Еще раз отмечу: мертвый человек + Дыхание Бога = душа живая, живой человек. Теперь отложите в сторону это понимание, оно пригодится чуть позже, и приступим к основной части.

### Причастие

«Но если живем мы в свете, как и сам Он в свете, значит, мы сопричастны друг другу и кровь Сына Его, Иисуса, очищает нас от любого греха» (1 Ин. 1:7).

В нашем собрании, нашей церкви, есть традиция — перед тем как пить вино и есть хлеб, мы разбиваемся на маленькие группы и исповедуемся друг другу. После чего молимся, причащаемся и... жизнь продолжается. Но я хочу эту устоявшуюся традицию немного потрепать.

Мы — части друг друга, составляем вместе одно целое, сопричастны. Наша жизнь, без тайн и обмана, делает явным то, что мы одно тело, которое живет единой кровью. И эта кровь целительна, поскольку уносит всю нашу грязь, все болезни, названные Иоанном двумя словами — «любой грех». В этом важная для нас роль крови Иисуса.

Как свершилось причастие?

Иисус собрал своих учеников, чтобы разделить с ними праздник Песах (Пасха), есть зажаренного барашка, с горькими травами, запивая вином. Но в этом празднике, как все мы знаем, хлеб и вино приобрели новый смысл для учеников.

«Когда они ели, Иисус, взяв хлеб и произнеся над ним молитву **благодарения**, разломил и дал Своим ученикам, сказав:

— Возьмите, ешьте, это Мое тело.

Взяв чашу и произнеся молитву благодарения, Он подал им ее, сказав:

— **Пейте все** из нее, это Моя кровь, кровь Нового Договора, которая проливается за стольких людей ради прощения грехов. Говорю вам: отныне Мне уже не пить вино — плод виноградной лозы, — вплоть до того дня, когда Я буду пить с вами новое вино в Царстве Моего Отца».

Рискну высказать мнение, что праздник был двойственным. Когда Песах совершалась в первый раз, последовавшая за ней ночь вылилась в полное истребление всех первенцев Египта. Это была ночь плача и ужаса для египтян. Но евреи остались невредимы. Их практически выгнали из земли обитания, где они прожили четыреста лет. Они вышли из охваченной скорбью земли и отправились в путь, в землю где «течет молоко и мед». Угнетение и рабство превратилось в свободу, в дорогу к новой жизни, к иной земле. Так что праздник Песах несет отпечаток надежды, вдохновения, ожидания лучшего. И Песах напоминал не только о смерти младенцев. Песах, более того, говорил евреям, что сам Господь с ними, чтобы охранять, оберегать и вести. Реально с ними. Чтобы все видели, какое различие сделал Всесильный между ними и египтянами. С ужаса и надежды начался их долгий путь. И еще более — с того, что Господь рядом.

Песах Иисуса и учеников был праздником. Иисус же сделал Песах еще более уникальным событием, придав ему неимоверную глубину.

Рискну высказать еще одно мнение. Ученики не понимали разговоров их Учителя о Его мучительной смерти. Поэтому праздник не был омрачен гнетущим состоянием. Он как и прежде, в большей степени выражал надежду, нежели страх. В подобной атмосфере Господь взял чашу и сказал:

— Вот чаша, в ней Моя кровь.

Важно отметить, что тысячи лет тому назад Господь Бог запретил использовать кровь в пищу, потому что в ней жизнь. И это не просто символизм. Мы видим глазами жид-

кость, густую и алую, а Господь видит жизнь.

Теперь же Господь давал ученикам вино в чаше. Они видели там жидкость, густую и темную, а Христос видел там Свою кровь. В той чаше было собрано то, что еще не пролилось на кресте, Иисус еще не был выжат как виноград, но давал им Свою кровь.

— Вот хлеб, это Мое тело.

И тело его еще не было распято, но он давал им свою плоть, которой не коснулись грехи плоти. Он давал им Свое тело, чистое, незапятнанное и святое.

Ученики еще не видели смерти Иисуса, не видели Его воскресения, не видели Вознесения. Но уже получили две составляющие новой жизни: Святое тело и Святую кровь.

Теперь я прошу вас вспомнить отрывок, с которого я начал и вывод, к которому подвел вас. Что мы имели тогда и что имеем сейчас? — тело и кровь. Но чего-то не хватает. Жизни. А что нужно для жизни? Дыхание Бога.

О третьем Иисус дал заповедь перед уходом. Ждите обещанного Моим Отцом — Духа Утешителя, Святой Дух.

В день Пятидесятницы соединились воедино все три: Тело, Кровь и Дух. Так Старый Адам сменился Новым Адамом. Тогда Господь сотворил из праха Земного человека, вдохнул в него Свое Дыхание и в том забилась жизнь. Так и в Пасхальный вечер Иисус дал своим учеником Тело и Кровь, которые ожили с приходом Духа. Дал им Святое Тело, Святую Кровь и Святой Дух.

Теперь подумайте, что происходит с нами в причастии.

Что мы видим: зал, кресла, друг друга. А что на самом деле? Не мы пришли в этот зал, не мы пьем вино, не мы размышляем.

Христос — вот самое главное, что собирает нас, дабы разделить каждому Свое Тело, и чтобы все, до единого, пили Его кровь. И всем нам Один Дух, которым каждый из нас движим и все тело вместе.

Мы пьем и едим. Каждый свой кусочек и свой глоток. Кусочек от одного целого и глоток от одного целого. В этом становится видно, что в нас часть Тела и часть Крови. И мы становимся, тем самым, частью Тела и частью Крови.

Что мы видим глазами? Хлеб и вино.

А что на самом деле? Одно Тело на всех, Одна Кровь на всех и Все — Одно Тело, Все — Одна кровь!

Помыслите о том, что Христос дарит нам великую святыню — Свое тело. Христос дарит нам великую святыню — Свою кровь. Христос дарит нам великую святыню — Дух Бога. А кто не уделяет этому должного внимания, тот слабеет, болеет, а некоторые умирают.

Апостол Павел пишет:

«Чаша благословения, которую благословляем, не есть ли приобщение Крови Христовой? Хлеб, который преломляем, не есть ли приобщение Тела Христова?

Один хлеб, и мы многие одно тело; ибо все причащаемся от одного хлеба.» (1 Кор. 10:16-17)

«Посему, кто будет есть хлеб сей или пить чашу Господню недостойно, виновен будет против Тела и Крови Господней.

Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей.» (1 Кор. 11:27,28.)

Молимся, чтобы Господь простил нам грех поверхностного отношения к Причастию и даровал Святой Дух как печать мира и Истины. ◀

### Комментарий редакции

В данной проповеди автор взялся за достаточно сложную тему. Богословское понимание причастия нередко разделяет христианские церкви. Веками точатся споры о том, считать ли хлеб и вино реальными плотью и кровью Иисуса, или же символами, напоминающими о Господней жертве. Ценность данной статьи в том, что здесь рассматривается не теория, а духовное отношение к явлению.

ПРИЧАСТИЕ означает «участие, общение». Отсюда причащаться — «делаться участинком, пребывать, находиться, иметь участие». Греческий прообраз этого славянского слова — κοινωνία, а латинский — communio: общность, соучастие, а также церковная общность, единение.

Причащение, согласно терминологии Августина, на латыни называется communio sancti altaris (алтарное таинство причастия). Однако в греческом, для обозначения причащения стали использовать не коινωνία, а εὐχἄριστία, означающее «воздание благо-

дарности, благодарение». Как мы видим, и латинское, и греческое слова весьма точно передают смысл данного таинства. (В значении «общность» латинское слово communio и греческое кοινωνία встречаются в Апостольском символе веры — см. стр. 12).

В первые века причащению придавалось огромное значение, к нему допускались только члены Церкви, и не допускались некрещеные и еретики. Вкушая хлеб и вино христиане не только о Христе вспоминали, но и укрепляли причастность друг другу во Вселенском Теле Христа. Отсюда «отлучение от Церкви» означало прекращение евхаристического общения и отделение человека от Тела Христового. Если грешник раскаивался, его вновь допускали к евхаристическому общению.

Гость, который приходил из далекой Церкви допускался к причастию, если приносил с собой свидетельство от своего епископа (главы поместной церкви), подтверждающее, что он принадлежит к правоверной общине, — в противном случае ему отказывали в Евхаристии и гостеприимстве.

# История Международной Церкви Христа

10

Джон Энглер, Денвер (США)

#### Предыстория

Международные Церкви Христа берут свое начало в традиционной Церкви Христа, — одной из групп, возникших в результате американского Движения Восстановления в начале XIX века. Движение характеризовалось призывом устранить деноминационную разобщенность среди миссионеров того времени, работающих в областях новых земель, занятых пионерами (на западе Соединенных Штатов Америки).

Движение Восстановления имеет несколько характерных черт, которые делаются более значимыми, если принимать во внимание исторические обстоятельства, послужившие им причиной. Наиглавная среди них идея быть «просто христианами». В те времена считалось неприемлемым называться пресвитерианином, баптистом и т. п. Инициаторы Движения провозглашали, что верующих во Христа Библия называла христианами, и никак иначе. Отсюда следовало, что Писание, и только Писание, должно являться единственным связующим авторитетом для церкви. Другим принципом было «называть библейские понятия библейскими именованиями». Церковных лидеров призывали к тому, чтобы каждая церковь была самоуправляемой и обладала правом на самоопределение, по контрасту с деноминационными структурами того времени.

Движение Восстановления понемногу разрасталось с начала XIX по начало XX века. К несчастью, в начале XX столетия вопрос приемлемости использования инструментальной музыки в церквях послужил причиной разногласий, и произошло разделение. Каждая из расколовшихся групп столкнулась с фундаментальным вопросом, касающимся авторитета Библии и возможности ее интерпретации: разрешено ли то, что Библией не запрещено? Церкви Христа относятся к той ветви Движения, которая ответила «нет» на данный вопрос. Ответ «да» дали те, кто сейчас называются Христианской Церковью (Christian Church), или Учениками Христа.

В 1950-х Церкви Христа стали наиболее быстрорастущим движением в США. Одной из характерных практик Церквей Христа того времени была программа «Bible chair» («библейская кафедра»), которая открывала студенческие служения для молодежи из семей, связанных с Движением.

#### «Перекресток»

В последующие десятилетия бурный рост Церквей Христа прекратился. В конце 60-х Церковь Христа Четырнадцатой Стрит в Гейнсвилле, штат Флорида (позднее переименованная в Церковь Христа «Перекресток»), во главе с Чаком Лукасом, начала евангелическое студенческое служение в Университете Флориды. В основании «Перекрестка» лежала идея об индивидуальной абсолютной преданности Богу. Также подразумевались тесная интеграция в церковный организм и евангелизационная работа среди студентов Университета Флориды. Через некоторое время в «Перекрестке» стали специально обучать группы служителей и направлять их в разные точки Соединенных Штатов для организации таких же студенческих служений.

По мере развития этого, росла и разобщенность в поместных церквях. Ввиду сложности этой истории, однозначного объяснения в данной статье мы дать не сможем, каждая сторона в чем-то права, а в чем-то заблуждается. Однако важно отметить: во всех поместных Церквях Христа размежевания стали происходить именно в результате возросшего влияния «Перекрестка».

### Возникновение МЦХ

Те церкви, которые отделились, стали перед выбором: либо сохранить традиционный «доперекрестковый» уклад, либо внедрить принципы «Перекрестка» по всей конгрегации. Эти нео-перекрестковые церкви поддерживали друг с другом связь. После уходом Чака Лукаса с поста лидера движения (его уволили в середине 80-х за имевшие место грехи), бразды правления перешли к еще более влиятельным людям, воспитанникам Лукаса. Главными среди них были Том Браун из Сан-Франциско, Сэм Лэнг из Атланты и Кип МакКин из Бостона. Все они были заняты в студенческом служении с начала 70-х. Браун служил в Болдере (штат Колорадо), Лэнг в Гейнсвилле в течение многих лет был правой рукой Лукаса, а МакКин — в Чарльстоне (Иллинойс). Потом они переехали в упоминавшиеся выше города, что произошло в результате конфликтов со студенческими служениями, которым они принадлежали.

Через некоторое время Кип МакКин занял положение лидера нового движения. Произошло это естественным путем, поскольку дру-

гие лидеры ориентировались во многом на него и на Бостонскую церковь в целом, куда Кип переехал из Чарльстона.

Церкви Атланты (во главе с Лэнгом) и Сан-Франциско (во главе с Брауном), равно как и некоторые другие ведущие церкви Движения видели, что Бостон поступает во всем так, как они сами мечтают. Вся бостонская община была объединена идеей полного посвящения себя Богу и быстро росла. Бостонцы открывали церкви в других крупных городах, чем привлекали внимание остальных церквей Движения. Через время многие из участвовавших и обученных в «Перекрестке» переехали в Бостон. Они хотели изучить происходившее там, укрепить отношения с другими лидерами с тем, чтобы потом самим отправляться в другие города, начинать новые церкви по той же схеме. За некоторыми исключениями, все церкви, находившиеся под влиянием идей «Перекрестка», стали называться Бостонским движением.

После, Кип МакКин переехал в Лос-Анджелес, намереваясь создать там центральную церковь Движения. Христианские публицисты во избежание путаницы с традиционными Церквями Христа стали называть Бостонское движение «Международными Церквями Христа», и с начала 90-х название было принято в качестве официального.

#### Движение сегодня

Размышляя о сегодняшнем дне МЦХ, на ум приходят несколько ключевых моментов. Во-первых, церковь старается во всей полноте следовать Писанию, не отягощая себя тяжеловесными традициями. Это не значит, что традиционные воззрения или общепринятые принципы экзегетики и исследования Библии отвергаются, ведь Библия четко и ясно учит традиционной морали и христианской доктрине. Но это значит, что ученичество Иисусу, так как его определяет Библия, предназначено и для современного человека.

#### Всегда в поиске

При этом есть тенденция не оставаться статичными, как если бы церковь раз и навсегда была восстановлена, и все, что требовались бы сейчас — следовать за течением. Сколь бы ни были благородны цели раннего Движения Восстановления, реально крайне сложно стопроцентно освободиться от собственных религиозных традиций и прийти к убеждениям, основанным исключительно на Библии. Нам необходимо непрестанно исследовать Писание с тем, чтобы находить, что же Бог хочет

сказать Своему народу, не будучи ослепленными нашими собственными традициями или общепринятыми пониманиями. Этот дух поиска — одна из причин моего восхищения МЦХ.

В процессе этого изучения порой мы начинаем больше ценить другие христианские движения как прошлого, так и настоящего; порой мы приходим к пониманиям, которых раньше не было из-за того, что традиция связывала работу мысли, ограничивая ум. В любом случае мы стремимся докопаться до сути библейского христианства и найти ей практическое применение в сегодняшней жизни.

#### Проповеднический уклон

С первых же дней жизни в вере, мне хотелось помогать другим прийти к такой же вере, что и я и осознать Его любовь и заботу о нас. МЦХ продолжала акцентировать (уделять особое) внимание идее делать учеников во всех народах (Матф. 28:18-19) как миссии церкви. Хотя мы постоянно ищем лучших способов исполнить цели служения и избежать ошибочной или обременительной религиозной традиции, ключевые доктрины о Христе и спасение через Него прекрасно известны, их и нужно донести до современного человечества.

#### Проблемы = возможности

В исполнении этих задач, я верю, Бог через Писание предоставляет церкви широкие возможности выбора; свободу в различных сферах. В МЦХ мы анализируем нужды и составляем планы по их разрешению. Иногда план работает, однако время от времени неизбежно возникают и проблемы. В поиске лучших путей осуществить задуманное бывают и тупиковые ситуации, а также неверные шаги. По мере взросления как индивидуальности и как Движения, случается что старые решения проблем не отвечают запросам сегодняшнего дня и приходится изыскивать новые. Желания испробовать что-то новое достойны одобрения, однако если новшества не оправдывают ожиданий, приходится от них отказываться и продолжать поиски чего-либо действенного.

### Конечная цель

Каковы бы ни были планы, цель все та же: представить всякого человека совершенным во Христе (Колос. 1:28). Если цель вам близка — Международная Церковь Христа для вас. Мы не совершенны (и во плоти никогда таковыми не станем), однако именно в этом наша высшая цель.

Перевод с английского — M. Шелудъко.

# Апостольский Символ Веры

Веруем в Бога Отца Всемогущего, Создателя неба и земли.

Веруем также в Иисуса Христа, Его Единородного Сына и Господа нашего, Который был зачат Духом Святым, рожден девой Марией, Который страдал во времена Понтия Пилата, был распят, умер и был погребен, сошел в царство смерти, на третий день воскрес из мертвых, вознесся на Небо и воссел одесную Всемогущего Бога Отца, откуда вернется судить живых и мертвых.

Веруем во Святого Духа, Святую Вселенскую Церковь, общность святых, в прощение грехов, воскресение мертвых и жизнь вечную.

Аминь.

Апостольский символ веры — старейшее обобщение существенных положений Писания, которое мы имеем. Некоторые считают, что он вырос из краткого утверждения Петра о Христе (Мтф. 16:16) и использовался как формула крещения с самых ранних времен.

Согласно преданию, апостолы написали этот текст на десятый день после вознесения Христа на Небо. Трудно говорить о достоверности такого происхождения Апостольского символа веры, но доктринально он вполне соответствует убеждениям апостольского времени. Самой ранней датой письменной фиксации Символа является, по-видимому, 215 г., поскольку в форме вопроса текст присутствует в Символе Ипполита.

Современная его форма впервые появилась в VI веке в записи Цезаря Арльского. Впоследствие текст вошел в многочисленные документы римско-католической литургии. Многие церкви до сих пор используют Апостольский символ веры для обобщения своих богословских взглядов.

Но текст, который мы сейчас называем Апостольским символом веры, не был единственным в употреблении. Изложения христианской веры, известные как Правила Веры стали типичным явлением второй половины второго века. Помимо упомянутого символа веры в виде вопроса (Ипполит, 215 г.) известны также варианты Апостольского символа веры в произведениях Маркиона (340 г.), Руфина (440 г.), Африканский вариант, Ориен-

тальный (Восточный), Кесарийский (325 г.).

Символы веры — это основы вероучения для общего пользования. Они указывают, что необходимо для спасения и на чем строится богословская теория Церкви. Символы веры использовались для того, чтобы утвердиться в правильных убеждениях, определить своих по вере и в удобной форме обобщить существенные положения вероучения. Символы веры — это рациональное выражение живой веры. Наиболее ранним образцом символа веры была формула крещения, которая и вошла в апостольский символ веры.

Ириней и Тертуллиан вырабатывали свои правила веры, чтобы отличать христиан от гностиков. Это были обобщения основных положений Библии.

Примиряющие, или всеобщие символы веры, утверждавшиеся представителями всей Церкви, появились во время богословских разногласий 313-451 годов. Символы веры отдельных деноминации появились в эпоху Реформации.

Не следует забывать, что символы веры являются относительным и ограниченным по объему выражением Божественного и абсолютного, данного в Писаниях правила веры и поклонения. Положения Нового Завета, напоминающие символ веры, мы находим в Римл. 10:9-10, 1 Кор. 15:4 и 1 Тим. 3:16.

Источники: Э. Кернс. «Дорогами христианства»; EarlyChristianWritings.com; TheLatinLibrary.com; Reformed.ru; Creeds.net.

### Symbolum Apostolorum (Latin Text ca. A.D. 700)

Credo in Deum Patrem omni potentem, Creatorem caeli et terrae. Et in Iesum Christum, Filium eius unicum, Dominum nostrum, qui conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria Virgine, passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferos, tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad caelos, sedet ad dexteram Dei Patris omni potentis, inde venturus est iudicare vivos et mortuos.

Credo in Spiritum Sanctum, sanctam Ecclesiam catholicam, sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resurrectionem, vitam aeternam.

Amen.

# Наше учение

Дмитрий Вайнштейн, Московская Церковь Христа

Из письма Генри Крита<sup>1</sup>:

«Что необходимо для нашего успеха — так это следующее: не просто радикально покаяться в грехах и злоупотреблениях (а их много), но также, что более важно, должны быть теологически обоснованно выявлены и развенчаны сами структурные пороки, которое послужили развитию этого. Я боюсь, что без этого жизненно необходимого шага, не будет никакого сильного и долговременного изменения, не говоря об истинном прощении и исцелении.»

Я предлагаю Вашему вниманию мой краткий анализ того, что именно в «нашем учении» было неправильно и откуда, на мой взгляд, такое неправильное учение появилось. Под «нашим учением» я понимаю, в основном, «Первые принципы», а также то, что широко проповедовалось со сцены, но главное — то, во что верил (до сих пор верит?) «средний ученик» в результате такого учения.

#### 1. Библейски неоправданные цели

Во-первых, основной целью движения являлась (или с определенного момента стала) цель «обратить весь мир в одном поколении»<sup>2</sup>. В соответствии с этой целью был принят «шестилетний план» начала церквей в каждой стране, где есть город с населением, по крайней мере, 100 тыс. человек. Эта цель, которая не находит себе основания в Библии (ссылка на «пример апостолов в первом столетии» (Кол. 1:23) не может расцениваться как указание на то, что Бог и от нас ожидает того же сейчас), была вызвана, на мой взгляд, искренним желанием спасти людей во всем мире, но, кроме этого, гордостью и самоправедностью («мы — те, кто исполнит то, что со времен апостолов не было сделано никем»).

В соответствии с основной целью движения, считалось, что главной целью учеников является обращение других людей к Богу. Это учение также библейски необосновано — главными заповедями (и, соответственно, главной целью) являются любовь к Богу и любовь друг к другу (Мф. 22:36-39, Ин. 13:34-35). Хотя, конечно же, Бог хочет, чтобы мы благовествовали другим и чтобы все люди были спасены (Мф. 28:18-20, 1 Тим. 2:3-4), возведение благовестия в ранг главной цели неверно, и, на мой взгляд, было обусловлено неверной основной целью (обращение всего мира в одном поколении).

Фактической целью Церкви, в особенности лидерства всех уровней, являлось также обеспечить праведность учеников (что также не может быть обосновано Библией, поскольку праведность является личной ответственностью каждого человека). Это было вызвано, во-первых, искренним желанием помочь ученикам не грешить перед Богом, но также и гордостью и самоправедностью («чтобы Цер-

ковь выглядела хорошо перед внешними», или «чтобы моя группа выглядела хорошо перед другими лидерами или учениками»). В результате было воздвигнуто множество «оград» вокруг возможных грехов. Эти «ограды», как будет обсуждено ниже, во многих случаях заменили заповеди Божьи.

В результате мы уверовали в собственную исключительность и проповедовали, что мы — «единственная истинная церковь», осуждая тех, кто не имел тех же целей.

### 2. Структура, позволяющая достичь этих целей

Я считаю, что сформировавшаяся пирамидальная<sup>3</sup> структура Церкви во многом была обусловлена именно необходимостью эффективного контроля за достижением указанных целей. Соответственно, если цели признаются не основанными на Библии, необходимость в такой структуре автоматически отпадает. Новая структура, чтобы использоваться для достижения библейских целей, скорее всего, должна быть ближе к тому, что описано в Библии (в частности, не являться пирамидальной).

### 3. «Ограды» вокруг учения Библии

В результате желания «обеспечить праведность» учеников проповедовались следующие обязательные вещи для каждого ученика (не являющиеся заповедями Библии):

- 1) Ежедневное «тихое время» (на основании отрывков Деян. 17:10-12, Лк. 11:1-4 но из этих отрывков никак нельзя сделать вывод об обязательном требовании Библии молиться и читать Библию каждый день);
- 2) Одно время было учение «проповедовать каждый день» (в Библии нет ни одного

отрывка, который мог бы обосновать это). В любом случае, «обращение людей» должно было быть главной целью (что, как обсуждалось выше, не основано на Библии);

- 3) минимальная сумма сбора в 10% от доходов (на основании аналогии с Ветхим Заветом);
- 4) посещение всех собраний (на основании отрывка Евр. 10:25; однако, в указанном отрывке используется слово, означающее «покидать», «оставлять», «бросать» (в смысле навсегда или на долгое время), и никак не «пропускать»);
- 5) у каждого ученика должен быть наставник (что тоже не является заповедью Библии).

Человек, чтобы быть крещенным, должен был принять решение следовать всем указанным принципам. Не следование им считалось грехом. Если человек не следовал им, его могли отрезать от Церкви, либо, если он оставался в Церкви, чаще всего его совесть (и совесть других) осуждала его, он терял веру и падал духовно.

При этом те, кто следовал указанным «заповедям», зачастую в результате были гордыми этим, и осуждали тех, кто так не поступал.

Кроме того, «совет» (по широкому кругу вопросов) зачастую превратился в заповедь (только за его неисполнение человека не отрезали, насколько я знаю). Человек, не следовавший совету, тоже зачастую был осуждаем совестью (своей и других) и падал духовно.

Таким образом, возводя определенные вещи в ранг обязательных, мы «шли дальше того, что написано в Писании». Это убивало данное Духом желание следовать Библии, заменяя его буквой закона. Контроль за праведностью людей привел к тому, что у людей сформировалась нездоровая зависимость от лидерства и отсутствие самостоятельных убеждений.

#### 4. Заключение

Я верю, что глубокий анализ неправильного учения с точки зрения Библии позволит нам освободиться из плена законничества и вновь обрести свободу Духа.

#### примечания:

- $^{1}$  Революционное письмо, которое изменило историю МЦХ.
- <sup>2</sup> См. Кип Маккин: Революция через Восстановление, ч. 1, 2, 3.
- <sup>3</sup> Пирамидальная структура каждая церковь подчиняется вышестоящей, которая в свою очередь подчиняется третьей и т.д.

**КОММЕНТАРИЙ АВТОРА.** Статья написана в мае 2003 года — но, на мой взгляд, попрежнему актуальна, хотя и не полна и изложена в достаточно сжатой манере.

### Комментарии Дагласа Джейкоби к письму Генри Крита

3 февраля 2003 года

Дорогой Генри!

Я «переварил» твое письмо вчера утром, когда оно ко мне пришло.

Как и Гордон, я согласен, что тема, упор и суть, охвачены, верно. К нашему движению, и в особенности, к системе лидерства, подходит отрывок Матфея 23 гл. и многие другие. Кое-что можно было бы вернуть иначе, некоторые вещи необходимо убрать и переосмыслить, но я настолько согласен с содержанием и Духом твоего открытого письма, что должен выразить свое согласие. На протяжении многих лет я всегда говорил, что ушедшие уходят из-за лидерского контроля более, нежели по другой причине.

Со мной не соглашались, меня критиковали, но я остаюсь при своем мнении. Наш образ жизни, помешанный на цифрах, давал людям чувство неуважения, манипулирования и даже унижения во имя наших многих программ. Общины были лишены духовной пищи, и наше слабое знание Библии в нашем движении в целом служит подтверждением этому. Люди рыдают и хотят еды, но им не нужны поверхностные разглагольствования из 3-х пунктов, им нужно основательное ознакомление со Словом. Наша культура недоверия, постоянного наблюдения и армейский стиль руководства группами привел к обратному эффекту и доказал собственную несостоятельность. Мы не вели, используя золотое правило, и ответственны все, включая тебя и меня. Некоторые постоянно выражали несогласие, но были быстро изолированы. Другие говорили от случая к случаю, так ничего конкретно и не выразив. Всеобщий, знающий, коллективный и вопиющий грех умалчивания.

Люди это замечали, говорили об этом, чувствовали это. Наши критики часто были больше в курсе дел, чем мы. Мы бы строили наши церкви иначе, если бы мы не поддались недальновидному мышлению и гуманизму. Хотя я знаю, многие не согласятся, я все-таки утверждаю, что из 250 тысяч бывших членов церкви, большинство ушло потому, что нам не удалось построить семью на принципах жесткого контроля. Тогда им гораздо легче смутиться ложными доктринами, быть одураченными и вернуться в мир или отчуждаться от отношений с членами церкви. Мы ошибаемся, когда виним эти вторичные факторы в их уходе. Мало, кто из детей убегают из любящей семьи. Если кто-то и убегает, нужно прежде всего смотреть на родителей. Мы сделали все, кроме этого. Слава Богу, что мы в конце концов начинаем рассматривать наше лидерство и духовное наставничество в целом. Я вижу, как тысячи возвращаются обратно и многие тысячи даже не чувствуют искушения уйти из церкви. Так много нашего труда пропало даром, так как большая часть членов церкви ушла. Сердце кровью обливается. Ужасная трагедия.

Многие лидеры по всему миру тревожатся по поводу происходящего, но им не хватает понимания срочности. До них не дошло (надеюсь, до меня дошло). Пустые извинения будут лишь пустым звоном, если мы будем продолжать думать, вести и проповедовать так же, как и раньше. Необходим призыв к пробуждению. Хотя нет, их уже было несколько. Нам нужен трубный зов, рев фанфар, пронзительная сирена. У нас кризис! «Конференция единства» и «послание единства» только лишь начали скрести по поверхности, но явились неплохим началом. И все же без дальнейшего углубления у нас не будет инерции пройти через реформы, в которых наши церкви отчаянно нуждаются. Церкви в Великобритании многое показали, и я уверен, это еще будет обсуждено на следующей всемирной встрече (ноябрь, кажется, так далеко).

Вот, учитывая это, твое письмо очень кстати.

Твой соратник, Даг.

# Настоящему — настоящее

Джордж Вервер, основатель служения «Операция мобилизации» (ОМ), Великобритания

Реально ли ваше следование Христу? Является ли оно тем ученичеством, о котором говорил Иисус — «Если кто-то хочет идти за Мной, пусть отречётся от себя, пусть изо дня в день несёт свой крест и следует за Мной. Кто хочет жизнь свою сохранить, тот её потеряет, но кто потеряет её ради Меня, тот её сохранит» (Лук. 9:23,24).

Или же мы, словами А. В. Тозера — великого божьего человека, которого многие называют пророком двадцатого века — всего лишь «служим своим соб-

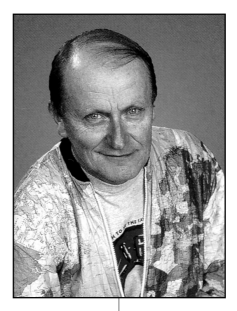
ственным интересам под маской благочестия»? Вместо членства в спортивном или ином клубе, мы состоим в церкви. Здесь мы на регулярной основе встречаемся с людьми сходных интересов (но не слишком часто, иначе начнутся жалобы), слушаем приятную и воодушевляющую музыку и даже выделяем время (!) на помощь ближним.

Однако христианская жизнь вовсе не означает больше встреч, или больше песнопений. Христианская жизнь — значит творить правду, нести мир, быть праведным, богобоязненным и неоскверненным. Протягивать руку ближнему как в удобное для себя время, так и в неудобное. Помогать всякий раз, когда он падает духом. Помогать, когда ближнего нужно доставить в больницу. Речь идет не столько о мере в деньгах, сколько о мере вашей жизни. И до тех пор, пока мы не следуем Христу так, мы знаем очень мало о том, что Он подразумевал, когда говорил об ученичестве.

### Быть учеником

Что имеет в виду Иисус, когда говорит в этих стихах об отречении от себя и несении креста? Понятно, что здесь речь не идет о воздержании от шоколада во время великого поста, и даже о «постном обеде», когда сэкономленные на пище деньги идут голодающим. Он говорит о постоянном, ежедневном делании.

Приняв смерть за нас на кресте, Иисус заплатил за грех наших же сердец. Грех, кото-



рый поработил и испортил нас. Так, чтобы проследовать за Ним к освобождению, нас нужно спасти от самих себя, от нашей греховной природы и эгоцентризма. Только ежедневным отвержением себя становимся мы свободны от доминирования этих качеств.

Итак, наше собственное «я», наша природа — вот, что требуется отринуть и изничтожить. Крест же, о котором Иисус говорит, не золотое украшение здания церкви, но инструмент смертоубийства. Только когда мы берем на себя крест

ежедневно, предаем Христовому распятию все, что препятствует в наших сердцах исполнению Божьей воли, тогда мы освободимся от власти эго.

Вы можете сказать, что все эти разговоры об отвержении себя и смерти это старомодны и негативны. Однако только благодаря такому отречению и смерти истинная жизнь и начинается. Воистину, крест есть конец жизни греха и рабства, однако он также начало жизни святости и духовной революции. Говоря «следуй за Мной», Иисус не призывает к ограниченному, негативному существованию, но к самому удивительному и прекрасному товариществу о котором можно только мечтать.

#### Распятая жизнь

Я верю, что Бог призывает каждого христианина к жизни в полном самоотречении и преданности. Иисус сказал:

«Кто не несёт свой крест и не следует за Мной, не может быть Моим учеником.» (Лук. 14:27.)

Несение креста и следование за Господом не превращает вас в некоего рода религиозного чудака. Я верю, что все мы можем настолько сильно препоручить себя Господу, что исполниться Духа Святого, что Христос станет Господом всякой сферы нашей жизни, и при этом можем оставаться весьма здравомыслящими, уравновешенными и земными людьми, отчего Бог будет еще больше прославлен. Я верю, что можно быть истинным

и искренним христианином, не становясь при этом чрезмерно эмоциональным или интроспективным.

Почему же тогда столь часто проповедующие покаяние и Благую Весть христиане игнорируются окружающим миром? Причин множество, но, к моему великому сожалению, одна из наиболее распространенных — мы сами не живем так, как проповедуем. Провозглашая евангелие любви, мы сами не любим друг друга. Провозглашая евангелие самопредания, мы сами не преданны. И прохожего не одурачивают наши изысканные словеса и набожные заверения. Только когда окружающие увидят свидетельства реально изменившейся жизни, они станут воспринимать слова наши серьезно.

Ключевым для приобщения людей к Евангелию является не наша интенсивная проповедь дома или на улице, не служение ближним в церкви или общине (хотя все это составляющие благовестия), но изменившиеся сердца христиан. Самое главное —чтобы христиане позволили Господу взять в Свои руки их жизни, умертвили эго, передали бразды правления Христу. Мы можем сколь угодно времени исстрачивать на служение и проповедь, однако пока наши сердца не изменятся, мы будем делать это ради себя самих, никак не во служение Богу.

Такое изменение жизненной направленности может привести и к потерям. Божий человек как-то сказал: «В христианской жизни ничего не достичь без боли». Неудивительно, что столь немногие по-настоящему живут для Бога! Мы — поколение, которое избавилось от страданий больше, чем любое другое поколение; в нашем распоряжении любые лекарства, любые болеутоляющие средства, какие можно только вообразить. Однако не существует никаких обезболивающих для духовного роста.

Рой Хешн в книге «Дорога на Голгофу» пишет о необходимости сокрушения пред Господом, необходимости прийти в состояние, когда мы будем сознавать полную бессмысленность жизни без Него, сознавать абсолютную зависимость от Него. Эти идеи сегодня не особенно популярны. Однако, когда Бог начинает рушить в сердце твердыни гордости, эгоизма и самонадеянности, это наносит нам тяжелый ущерб. Готовы ли вы к такому? Способны ли вы по-настоящему петь «Сломай меня, расплавь меня, наполни меня», вкладывать в эти слова смысл? Потому что Бог ответит на вашу молитву, если вы будете просить Его от всего сердца.

Давайте теперь посмотрим на четыре практических принципа, следуя которым можно быть уверенным в том, что Иисус действительно является Господом нашей жизни.

### 1. Позволить Иисусу быть Господом отношений.

Как давно вы слышали в своей церкви библейское учение о взаимоотношениях полов? Писание содержит не менее шести сотен отрывков о сексе, по которым почти никогда не проповедуют, но вы можете быть уверенны, что стоит кому-либо сексуально согрешить, как тут же поползут слухи, человек будет вынужден краснеть и опускать глаза, ему станет очень тяжело находиться среди мажорных, почтенных христиан.

Когда мы становимся свидетелями грехопадения людей, являющихся членами церкви, следует понимать — часть ответственности лежит на нас. Все из-за того, что мы игнорировали эти темы, не рассказывали юным о правильном и здоровом отношении к противоположному полу, не делились о том, как противостоять похоти, не учили реалистичному взгляду на вопросы секса и брака. Вместо этого мы, как никакое другое поколение в истории, смотрим более романтичные фильмы, читаем более романтичные книги, за что расплачиваемся страшной ценой — распадающимися браками и рушащимися семьями, поскольку люди сталкиваются с тем, что их ожидания касательно семейной жизни, оказываются слишком далеки от реальности. Я не говорю, что романтике нет места, но считаю, что все абсолютно вышло из-под контроля.

Билли Грэм говорил: «Если вы не одолеете нечистоту, то проиграете самую важную битву в христианской жизни». И я знаю, что по всему миру существуют люди, грешащие нечистотой отношений, хотя они могут быть лидерами, могут любить Иисуса. Каждый раз, после моих выступлений на конференциях, ко мне подходят или передают записки люди, с просьбами о молитве, с покаяниями в добрачных сексуальных отношениях или других вариациях безнравственности и порнографии, которые разрывают их сердца и превращают в духовно расколотых личностей.

Две тысячи лет назад Павел писал Тимофею: «Беги от желаний молодости» (2 Тим. 2:22). Другими словами, если вы молод и у вас есть подруга, вам не следует ехать на родительской машине любоваться наедине закатом в жаркий летний вечер, а затем молиться, чтобы Бог сделал ваши помыслы чистыми. Если вы уединитесь с подругой, сколь бы опытной христианкой она ни была, будете ходить вместе по темным переулкам, оставаться наедине в комнате студенческого общежития, или на заднем сиденьи автомобиля, вы сами напрашиваетесь на неприятности. Так нельзя, вме-

сто этого — «Беги от желаний молодости». Держитесь людных мест, посещайте общественные и спортивные мероприятия, и так построите дружбу и духовные отношения, которые помогут вам вместе держаться Бога и в будущем.

Наслушавшись о грехах христианских лидеров, моя дочь подошла ко мне однажды и спросила: «Папа, мне хотелось бы знать, был ли ты верен маме всю вашу совместную жизнь?» С вожделением я борюсь всю свою жизнь; даже до своего обращения в возрасте шестнадцати лет у меня было множество подруг (к счастью, это был чисто романтический возраст, без сексуальных отношений). Итак, это была одна из наибольших радостей моей жизни — иметь возможность сказать дочери, что по милости Бога и благодаря отвержению себя, каждодневному несению креста в следовании за Иисусом, я оставался верным своей супруге все двадцать восемь лет совместной жизни.

Колеблясь, рассказывать об этом случае или нет, я подумал, будет важным обратить внимание слушателей на то, что средства массовой информации, как правило, любят сообщать только о негативном. И на каждого падающего в грех лидера найдется огромное количество христиан, которые учатся следовать принципам ученичества, жить в послушании и самопожертвовании, знают, как противостоять похоти и поэтому изо дня в день движутся в этом походе с Иисусом.

## 2. Позволить Иисусу быть Господом речи.

Контролируем ли ваш язык Духом Бога? Псалмопевец глубоко сознавал необходимость такого контроля: «Положи, Господи, охрану устам моим, и огради двери уст моих» (Пс. 140:3).

Неконтролируемые слова, я думаю, разрушили больше церквей и семей, чем распущенность, преступления или ложь. В современном христианстве деструктивные сплетни являются одним из сильнейших орудий зла. Потому что всякий раз, когда вы повторяете сплетню, всякий раз, когда вы распространяете негативные отзывы о братехристианине или христианской группе, вы разделяете и повреждаете Тело Христово. И в последнее время это стало одной из наиболее успешных стратегий сатаны.

Есть место и тривиальным, мирским разговорам, особенно с соседями и с неверующими знакомыми. Следите за тем, чтобы не стать столь «супердуховным», чтобы не отвечать соседу на его замечание о погоде сти-

хом из Библии. Ближние должны знать, что мы нормальные, здравомыслящие люди, что нас интересуют те же вопросы, что и их.

Есть место также и конструктивной критике, желательно с глазу на глаз с человеком, к которому она относится. Но чаще всего большинство из нас просто начинают распускать сплетни. Мы боимся прямо противостоять тем, кто нас раздражает, кто вредит нам, кто по нашему мнению поступает неправильно. Вместо того, чтобы подойти к ним, с любовью рассказать о наших чувствах по отношению к ним, мы выплескиваем все свою горечь и гнев в разговорах с друзьями. Они, в свою очередь, передают услышанное своим знакомым, те своим, в конечном итоге слухи доходят и до адресата, но уже в искаженном, негативном, крайне преувеличенном виде, и ему будет уже чрезвычайно сложно нам это простить. Как следствие горечь и разделения в церкви все более разгораются.

Итак, пока вы не вышколены, пока не ведете себя как духовно зрелые верующие, способные хоть как-то контролировать свою речь, вы не готовы использовать свой язык для проповеди Евангелия даже среди соотечественников, не говоря уже о проповеди людям других культур и стран. Потому что опасность превратного понимания при проповеди иным культурам и на иных языках очень и очень велика. Дело Господне может быть заторможено на годы, если не десятилетия, вследствие щепетильной ситуации, созданной тем, у кого необуздан язык.

Научитесь думать, прежде чем говорить. Учитесь представлять, что бы Иисус сказал такому-то человеку в такой-то ситуации. Каким бы ни казался правильным и разумным соблазн, как бы ни хотелось оставить за собой последнее слово, необходимо решительно отвергаться себя и следовать Господу, тогда это будет уже совсем другое дело.

# 3. Позволить Иисусу быть Господом времени.

Время, как часто говорят, — наше наиценнейшее достояние. Никто не знает, сколько ему еще осталось жить, никто не знает, каковы планы Бога на нашу дальнейшую жизнь. Все же, если мы позволим Иисусу полностью управлять нами, мы вовсе не станем пассивными и бездеятельными. Многие из нас уже и так тратят много времени на религиозную деятельность. Мы почти убеждены, что чем больше времени мы затрачиваем на Бога, тем лучше наше служение Ему. Поэтому мы носимся подобно урагану, в блаженном неведении о том, что стали жертвой собственной неорганизованности и бессистемности. Мы всегда «слишком заняты», но все же успеваем так мало.

Тозер говорит: «Труд во имя Христа в наши дни всеми признан лучшим показателем праведности. Только не евангельскими христианами. Христос стал проектом, который нужно «раскручивать», или делом, которому нужно служить, но никак не Господом, Которому следует повиноваться... В результате мы имеем армию людей, которые будут стремглав куда-то мчаться не будучи посланными, и что-то говорить, не будучи уполномоченными на разговор»<sup>2</sup>.

Давайте же сделаем Иисуса истинным Господом нашего времени расставляя в жизни приоритеты так, как Он бы расставил их (это может привести к некоторым переменам, которые нас сильно удивят). Давайте организуем наше время максимально эффективно, чтобы все успевать. Будем спокойны и уравновешенны, зная, что Он всё контролирует, и что никакие кризисы «нехватки времени» не сильнее Его могущества и милости.

# 4. Позволить Иисусу быть Господом наших финансов.

«Всякий из вас, кто не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учеником» (Лук. 14:33).

Этот стих в наши дни не популярен. Для большинства людей финансовая стабильность является главной задачей. Давайте рассмотрим такой аспект преданности Господу, как препоручение Ему заботы о наших финансах.

К примеру, следует ли вам избирать себе карьеру основываясь лишь на соображениях финансовой стабильности? Или же ваше благосостояние полностью препоручено Господу неба и земли? Я не хочу сказать, что Бог не приведет вас к хорошо оплачиваемой работе. Богатые люди имеют большую ответственость в Царстве Бога. Сегодня мировые миссии крайне нуждаются в жертвователях. Недостаток финансов ограничивает работу Бога сегодня во всех местах, которые я когда-либо посещал.

Но является ли Иисус Господом всей вашей собственности? Поднесли ли вы к Его стопам все, чем обладаете, вопрошая о том, что Он выделяет вам на жизнь, а что повелевает продать или отдать другому? Многие христиане сегодня не задумываясь следует материалистическим представлениям о том, что зарабатывать нужно с каждым годом все больше и больше. Но это не Божий путь. Бог обеспечивает вас по вашей нужде. Если вы больше не нуждаетесь в том, что Он однажды дал вам, я верю, вам следует серьезно задуматься, стоит ли дальше держать дарованное Богом в своей собственности. Точно так же нам не следует вожделеть к вещам просто потому, что наши ближние ими обладают. Нашим приоритетом должно быть прославление Бога, а не желание не отставать от соседей.

Большинство современных христиан мало что знают о вверении Богу своих повседневных нужд. В XIX веке Георг Мюллер поддерживал не только себя и свою семью, но и сотни сирот дарами Господа, приходящими благодаря единственно молитве. Он говорил, что если мы хотим обрести сильную веру, нужно начать использовать ту веру, которая есть у нас уже есть. Осмелевшись доверить Богу сегодня что-то маленькое и незначительное, через неделю или через год мы уже сможем столь сильно положиться на Него, что Божьи ответы будут граничить с чудесами. Многие, кто участвуют в начинаниях «Operation Mobilisation» спустя какоето время обнаруживают, что предание повседневных финансов в управление Господу преобразило их восприятие денег и собственности. Если Бог действительно господствует над всем, чем мы обладаем, нам не следует стыдиться Его даров, ведь их можно задействовать с умом и без привязанности в Его работе.

### Максимальное самопредание

«Всякий, кто последует за Мной...», — говорил Иисус. И одной этой фразой он поставил нас перед выбором. Выбор, который разделяет мир по сей день. Действительно ли мы хотим следовать Ему, или запрошенная Им цена слишком велика? Если мы по-настоящему хотим стать Его последователями, нам необходимо стать лично сопричастными Его смерти и воскресению; через покаяние, молитву, самоотрицание, смирение, послушание и жертвенную любовь. Вот почему легче говорить о преданности Богу, чем испытывать ее.

Цена настоящего самопредания несомненно высока. Но и вознаграждение за нее — на уровне. Только когда мы воспринимаем слова Иисуса серьезно, исполняем их, тогда Его сила врывается в нашу жизнь.

Поймите: жертвенная жизнь — удел каждого. Господствование Христа — над каждым. К чистоте, к настоящести призван каждый из нас. Мы все должны стремиться распространять Господнее Слово. Прав ли я, считая, что каждый христианин должен быть постоянно будоражим Иисусом, Сыном Бога живого? Он

живет в наших сердцах, делая нас царями, священниками, наследниками Его царства.

Я верю: Бог призвал каждого христианина к полному посвящению себя Ему, и только поэтому я участвую в образовательных программах, подобных «Операции мобилизации» (ОМ). Присоединившись к ОМ, вы не будете стяжать ученую степень, или тратить все ваше время на книги, статьи и дебаты, хотя всему перечисленному, безусловно, есть место. Наши программы составлены по образцу Иисусовых: Христос обучал всему на практике, делами. И ученики Его были исполнителями, не только слушателями. Они учились на собственных ошибках, равно как и на успехах.

В ОМ мы ожидаем от молодых людей служения благовестием. Они живут в общинах, совместно молятся и проповедуют. И очень скоро они начинают понимать, что же такое жизнь в посвящении себя Богу. Все сферы их жизни контролирует Святой Дух — даже такие мелочи, как нехватка финансов, невкусная пища, или несговорчивость члена команлы.

Я не считаю, будто духовная зрелость приходит за одну ночь. Но я хочу подчеркнуть: все мы учимся, все боримся. Мы подобны начинающим водителям, которые в Британии ездят с табличками «L» на лобовом стекле чтобы все видели. Мы — те, кто стремятся быть ведомыми Богом, кто учатся максимальному самопосвящению и жизни, исполненной Духа.

Молитесь молитвой самопредания. Молитесь молитвой покаяния, приближайтесь к Иисусу с верой и вдыхайте всей грудью прощение, милость и обновление, даруемые Святым Духом. Станьте духовным бойцом, духовным марафонцем, учеником Иисуса Христа.

Пусть Святой Дух исполнит вас. Верьте слову Бога, Он дарует нам дух не боязни и страха, но дух любви, силы и умиротворения. Кому-то требуется глубже понять, что же такое испить милость Господа во всей полноте. Мне нужны Божья милость, Его прощение, нужны каждый день. Я понял, что чаще Бог является нам в минуты слабости, нежели в периоды успеха. Он не ждет, пока мы станем великодуховными, не всегда Бог оборачивает нашу жизнь в красивую блестящую обертку с бантом вверху. Жизнь в ученичестве, жизнь в глубочайшей преданности подразумевает непрекращающийся бой и непрекращающуюся борьбу. Временами нас охватывает страх, волнения и тревоги. Но Иисус всегда рядом.

Я верю, что Бог ждет вашего полного самопредания, как никогда глубокого посвяще-

ния себя Христу, Его слову, Его делу. Я верю, он ждет, когда вы возложете руки на плуг и решитесь никогда не оборачиваться назад. И Бог может послать вас куда угодно — будь то в Гонконг, Пакистан или Бирмингем, занять любого рода служением — будь то каждодневная работа на церковь или зарабатывание денег для поддержания миссии.

Вы любите Христа? Любите всем сердцем, душой, разумением и крепостию? Возложена ли ваша жизнь на алтарь, как о том писано в послании к римлянам 12:1-2: «Итак умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего»?

Да, это вызов на всю жизнь. Вы можете сказать, что это черезчур. Но, опираясь на авторитет Божьего слова, я хочу сказать вам: нет, не черезчур. Потому что Бог дарует милость. Он прощает, когда вы падаете. Поднимает вас. Бог очищает, возрождает, прощает. Он знает о вас всё. И все равно любит. И такая Его любовь является лучшим мотивом для того чтобы полностью посвятить свои жизни Ему, предаться без остатка и быть настоящим человеком, как того хочеть Господь.

Самопредание — часть целого процесса. Если вы не желаете отвергаться себя каждый день, брать крест и следовать Иисусу, если вы не хотите претворять в жизнь принципы ученичества, тогда первоначальное уверование, даже если делалось второй или третий раз в жизни, будет иметь совсем мало ценности. Благодарите Бога за те переживания, который были дарованы вам Святым Духом, когда Он пришел в вашу жизнь, благословил и исполнил вас. Однако, если за просветлением не последовало каждодневного ученичества Христу, тогда тогда ничего путного из этого не выйдет.

Я верю, что сегодня многие уже готовы встать на путь следования Господу. Я верю, что Святой Дух подготавливает многих сделать шаг вперед в своей христианской жизни. Быть может Он вас уже полностью приготовил, если вы хотите сказать всем своим сердцем: «Я распят со Христом, я передаю все Ему, я отправлюсь туда, куда Он захочет меня послать и готов делать то, что Он от меня захочет».

Из книги «Революция любви». Перевод с английского.

#### примечания:

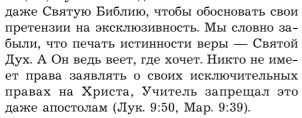
- <sup>1</sup> Здесь используется перевод World Bible Translation Center.
- <sup>2</sup> The Set of the Sail, A. W. Tozer, STL Books/Kingsway Publications, 1986.

#### Послесловие

«Церковь Христа была задумана как соглашение между разными церквями в том, как развивать внеденоминационное христианство, когда церкви развитых стран помогали бы церквям третьего мира.» Эндрю Флеминг

Одним из самых больших препятствий на пути благовестия является сектантство как форма идолопоклонства, где в роли истукана выступает церковь. Чувство причастности к

тому или иному человеческому сообществу в 99 случаях из ста рождает так называемый патриотизм, который суть — форма самовозвеличивания. Приятно сознавать себя причастным элите, никто не хочет быть «одним из». Вот мы и превозносим каждый свою организацию, пуская в ход



Мне так и не удалось установить, к какой церкви формально принадлежит Джордж Вервер (сам он упоминал, что относится к «реформированным»). Его служение — вдохновлять христиан различных церквей радикально следовать Христу в качестве учеников.

В октябре 1970 года Джордж в составе группы американских студентов-христиан участвует в покупке подержанного судна Umanak, которое затем переименовали в Logos. Мечтой молодых людей было путешествовать вдоль побережья Мексики и делиться верой во Христа, через личное общение и распространение литературы. План удался даже сверх мечтаний. В течение 70-80-х годов судно посетило свыше сотни различных стран, в которых обычная проповедь была затруднена — это Индия, Малайзия, Бангладеш, Китай, ЮАР, Нигерия и другие страны Азии и Африки. Люди с большим интересом слушали столь необычных плавающих проповедников, приобретали духовную и образовательную литературу. В последствии миссионерам удалось купить еще два подержанных судна — Doulos и Logos II. На этих кораблях вся команда от капитана до механика состоит из верующих христиан разных церквей, при чем многие даже не знают, к каким именно христианским организациям принадлежат их ближайшие друзья, и не потому, что спрашивать об этом не принято, а потому, что люди действительно просто хотят служить Господу и их абсолютно не волнует формальная сторона вопроса. И это не крайность и не беспринципный экуменизм, а прак-

тическое воплощение слов Христа: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Иоан. 13:35).

Начавшись как внеденоминационное движение, со временем Международная Церковь Христа сама стала деноминацией. И в этом нет ничего

стала деноминацией. И в этом нет ничего плохого, все произошло естественно. Но иногда все-таки думается: до тех пор, пока мы строим наши организации и сообщества на любой другой основе, помимо служения, — пусть даже это будет теология, отвержение или принятие тех или иных доктрин, — мы всегда будем разделены из-за разности мнений, мы всегда будем чувствовать себя как бы слуга-

Джордж Вервер поступил дальновидно, когда решил создать не церковь, а Служение. Проповедуя сущностные идеи ученичества, он вдохновляет всех христиан мобилизовать всю свою веру и преданность во имя служения Господу. За таким подходом будущее. Только конкретное служение может всех нас сплотить и тот, кто пожертвует Христу свое сердце, никогда не будет Господом отвергнут, даже если и понимал что-то не так. Ведь истинное исповедание Христа Господом даруется Святым Духом, не напряжением ума. А Дух имеет склонность нисходить в преданное и верное сердце — туда, где возвели мы Ему жертвенник. Если же все христиане будут исповедовать Иисуса Господом под влиянием Духа Божьего, тогда и объединиться в служении нам не составит труда.

ми разных Богов, никак не родными, не кров-

ными собратиями.

Михаил ШЕЛУДЬКО.